# ON THE MORALITY OF THE PATRIARCHS: MUST BIBLICAL HEROES BE PERFECT?

#### Rabbi Jacob J. Schacter

#### **ATID Fellows**

18 Shevat 5763/January 20, 2003

# From the Archives

A protest by Rabbi Aaron Kotler "tagainst the trivialization and profanation of the Avos in "Chumash Motifs," an ongoing newspaper series.

This essay appeared in Warsaw's Dey Judishe Togblatt, Poland's only religious daily newspaper, 13 Nissan, 5695/April 16, 1935.

was recently shown the last few issues of the newspaper Heint. How shocked I was to see the terrible blasphemies and the violation of the sanctity of our Holy Patriarchs and Matriarchs that they contained!

The laws of our Holy Torah obligate me to react to this unheardof profanation of truth. Chillid
Sheim Shomoyim and violation of
the dignity of the Jewish Nation. I
thus feel compelled to depart from
my usual practice and to issue the
following public statement;

The holy forefathers—who were the most luminous, loftlest, and purest, personalities, the holiest creatures—represent the foundation of eternal spiritual vitality, the wellsprings of chessed and the full range of positive attributes, for the entire world, for all of mankind. The Avos are, in fact, held in the highest esteem by every nation on earth. The worst enemies of the Jews didnet dare tamper with their luminous and holy image.

How deep the shame and how profound the anguish, then, that this despicable blasphemy should appear in a Ylddish, so-called nationalistic paper! Worse yet is the shame that this very newspaper which compromises every principle for financial gain, did not realize that its violation of the dignity of the Aros would arouse protest from its broadest circle of readers! This protest, besides curtailing this outrage, also serves as a source of encouragement, to the religious community. Did the publishers really expect people to ignore such

Free translation by Rabbi Moshe Kolodny, director of the Orthodox Jewish Archives of Agudath Israel of America. defamation of the Creator His Torah, and the holy Patriarchs, who form the very basis for the contin-

The worst victims of this betrayal are our youth, for whom these stories are an insidious venom which can poison their entire way of thinking, especially in this ere of widespread ignorance, when so many young people are not even vaguely familaiar with what the Chiracsh writes

If we continue to tolerate such falsehoods in our homes, how can we continue to be seech G-d to answer our prayers in the merit of the very same Patriarchs and Matriarchs that these columns malign?

about the holy forefathers, and certainly do not know what Chazal say about them. They will instead learn about the Patriarche from a Heint perspective, culled from the Chamash Motifs! which are permeated, with cyrical ridicule and the spirit of the Yeusekizta Ithe Jewish Communist division.

Every Jew possessing a spark of

faith, to whom the honor of Klal Kismel is dear, is thus forbidden to tallow such the retical writings (which the Ramban deems worse than dolarry) to enter his home, so, as not to transgress. You shall not bring anything despicable into your

home."
It must be emphasized that Torah law considers whoever, reads this newspaper culpable as "an accessory to a transgression." for this trayesty is written and published with the reader in mind

Every Jew must spare his holischold from the destructive influence of such literature. Moreover, if we continue to tolerate such falsehoods in our homes, how can we continue to be each G-d to answer our prayers in the ment of the very same Patriarchs and Matriatchs that these columns malign?

Understandably, it is impossible to fully convey even one of the myriad facets of this subject in the confines of a letter. This madequacy on our part, however, does not give us license to remain completely silent, either.

I appeal to Rabbanim, Gaonim, Talmidei Chachamim, as well as to ordinary G-d-learing Jews, to protest this sacrilege as strongly as possible!

Who knews but what our previous silence on other matters of outrage caused this present outrage to take place!

May Hashem heal the breaches within His People, and rebuild its spiritual ruins

[signed] Aaron Kotler, Rosh Mesintaci Kletzk who writes these words and signs them, grieving over the shame infligited on the Torah and the People of Israel در عادر الأعاد المعالد دور عادد الا المالا المالا

ד) כשנגשים לענין ישמעאל ויצחק, בהשגות והשקפות של אנשים רגילים ובפרט בדור הזה, אפשר לטעות שהיתה כאן תגרה בין שתי נשים על זכויות בניהן. אסור להעלות זאת על הדעת ומחשבה זו היא כפירה ממש. זה גם לא מתקבל על השכל כי הרי הקב"ה ציוה לאכרהם לשמוע בקול שרה, ובסתם תגרה בין שתי נשים לא היה הקב"ה מצוה זאת. ובכלל מעשי האבות, שכפי שאמרנו היו יסודות לבנין עם ישראל והעולם כולג, לא יכלו להיות מושפעים השפעה כל שהיא מנטיות ורצונות עצמיים. להבין ענין זה לפי כמות ואיכות השגתנו, צריך לרעת שאין אבות אלא שלשה, ואילו היה פגם כל שהוא באבות, ויהי זה פגם רק מן הדק, היתה כל מציאות עם ישראל אחרת. מתן תורה, הגאולה דיום יהדין העתידים לבוא היו בכח ובהשפעת האבות על צאצאיהם. ידועה גם השפעת הסביבה אל האדם ואפילו על הגדול בענקים. מי לנו גדול מיעקב אבינו שרצה להתרחק מלבן ובניו על האדם ואפילו על הגדול כענקים. מי לנו גדול מיעקב אבינו שרצה להתרחק מלבן ובניו רון שלשת ימים וחז"ל למדו מזה שררך שעבר בה רשע מוקת שלשת ימים. גם ידוע שככל שהאדם גבול יותר, השפעתו חזקה יותר. ישמעאל היה במדרגה גבוהה מאד בחכמה,

### פרשת לך לך

אַעָּנִי פּפּפּ כִּנִ פּטִּפִּ מִּנְ, מִפִּ פִּנְ נִפְּנִּ בִּנְ פִּפִּ בִּנִ פִּטִּפִּ מִּנְ, מִפִּ מִּלְים מַשְׁעַ בְּנִי נִפְּנִר נִפְּלָנִ אַבְּרָצֵׁם נִיִּשְׁמָאַע בְּּנִי וֹלִיב בְּנִע וִמְּלֵנִ בְּנִי וֹמָע בְּּנִי וִיִּשְׁנִ מְּעָב בְּנִי וֹמָע בְּּנִי וִיִּשְׁנִ מְּעָב בְּנִי וֹמָע בְּּנִי וְעָּבְ בְּנִי וְעָּב בְּנִי וֹמָע בְּּנִי וְעָּע בְּנִי וְעָּב בְּנִי וֹמָע בְּבְּרָבֵּם נִיּנִּם מַעְּל אַלְרָצֵם נִינִּים מַעְּל אַלְרָצֵם נִינִּם מָעָּל אַלְרָבָּם נִיּנִּם מָּעָּר בְּבָּר אַעוֹ אַלִּים בְּעָּב בְּיִּבְּיִ וֹעְּע בְּּבְּרְנִים מַעְּל אַלְרָצֵם נִינִּים מִעְּל אַלְרָעָם נְּיִּם מָעְּל אַלְרָבָּם נִיּעָּם עָּעִר בְּעִּבְּי נִישְׁע בְּּעִבְּי נִישְׁע בְּעִּבְּי נִישְׁע בְּעִּבְּי נִישְׁע בְּעִּבְּי נִישְׁע בְּעִּבְּי נִישְׁע בְּעִּבְּי נִישְׁע בְּעָּבְי וְעָּע בְּעָבְּי נִישְׁע בְּעָבְי בְּעִר וְעָּע בְּעְבְּי בְּעִר וְעִיע בְּעָבְי וְעִי בְּעָר בְּעְבִי בְּעִיע וֹלְעִי בְּעָּבְ לְּרָבְּר בְּעָבְיע אָער בְּעָר בְּעָר בְּעָר בְּעָב בְּעְרִי אַער בְּעָר בְּעָר נְעִיע בְּעָב בְּעִי וְעָע בְּעָר בְּעָר בְּעָר בְּעָר בְּעָר נְעִיעְ בְּעָר בְּעָר בְּעָר בְּעִיע בִּעְיִי אַעְיוֹ בְּעָב בְּעִיע בִּע בְּעִיע בִּע בְּעִיע בִּע בְּעִיע בְּע בְּעִיע בִּעְיע בְּעִיע בְּעִיע בְּע בְּעִיע בְּע בְּעִיע בִּע בְּעִיע בְּעִיע בִּעְייִייִיי אָּעִיע בְּעִיע בְּעִיע בְּעִיע בְּעִיע בְּעִיע בְּעִיע בְּעִיע בְּעוּיע בְּעִיע בְּעִיע בְּעִיע בְּעִיע בְּעִיע בְּעִיע בְּעִיע בְּעִיע בְּעִיע בְּעִיי בְּעִיע בְּעִיע בְּעִיע בְּעִיע בְּעִיע בְּעִיע בְּעִייִי בְּעִיע בְּעִיע בְּעִייִיי בְּעְיבְּיי בְּעִיע בְּעִיי בִּעְיוּי בְּעִיע בְּעִייִי בְּעִיע בְּעִיי בִּעְיוּי בְּעִיע בִּעְייִייִּיי בְּעִיע בְּעִייִי בְּעְיִיע בְּעִיעְייִי בְּעִיעְייִי בְּעִייִי ב

## מדרש לך לך פרי מו פיי וי ירבה

ל. (כב) וֹיְבֵל לְדַבֵּר אַחּוֹ תְּנִי הַּנְּפְטָר מֵחֲבֵרוֹ בִּין בְּדוֹל בִין בְּדוֹל בִין בְּדוֹל מְמָנוֹ רְשׁוֹת מִמִּי אַתְּ לְמֵּר מִאַבְּרָהִם בִּין בְּיוֹל מִמְּנוֹ רְשׁוֹת מִמִּי אַתְּ לְמֵּר מִאַבְּרָהָם פַּעֵם אַחַתְ לְיִבֵּר עִם הַקּוֹישׁ בְּיוֹךְ הוּא בְּאוֹ מִלְּאֵרִ הִשְּׁרְ לְהָוֹ נְבָּטֵר מִן חַשְּׁבִּינְה שְׁמִר לְהָוֹ נְבָּטֵר מִן חַשְּׁבִּינְה שְׁהִיא בְּדוֹלָה מִבֶּם מְחַלְּה אַחַר כְּהְ אָנִי נְדְבֵּר עִמֶּבֶם בְּיוֹן שְׁרְיִּה עִמְּבָם בְּיוֹן שְׁרְיִּר עם הַקְּרוֹשׁ בְּרוֹּה אַמִר לְּוֹ בְּבְּטֵר בְּשְׁלִם הְדִּא הִוֹּא יְרְיִה אַנִּי לְרָבִּר אָמָר לְּוֹ בְּבְּטֵר בְּשְׁלוֹם הְדִּא הִוֹּא דְּרְתְּ אַנְיְלְמִים צִּרוֹבְ אַבְּרְיהָם אָבְל אַבְּרָהָם אָמֵר רִשֹׁוֹ בְּעִילִם בְּעִל אָבְרָהָם הְּבְּעוֹ אָלְהִים מִעַל אַבְּרָהָם הַיִּע לְבְּנִשׁ הְאָבְרָה חַוֹּא בִּרְתְּ אָלְהִים מִעֵּל אַבְרָהָם הַיְּבְּע מְּבָּבְּר הַיִּע אֶלְהִים מִעֵּל אַבְּרָהם הַעְּל אַבְרָהְם הַיִּבְּ בְּלְיִוֹי אֵלְהִים (שִּם כִּתְּי אָבְרָהָם הִיּוֹ בְּעִלְיוֹ אֵלְהִים מִעֵּל אְלְהִים מִעֵּל אַבְּרָהְם הִיּי בְּבְּלִיוֹ אֵבְּרָה הִיוֹ בְּבְּרְיִם בְּיִבְּיוֹ בְּעְלִיוֹ אֵלְהִים מִעְל אַבְּרָהְם בְּבְּלְיוֹי אֵבְּבְּבְּים וִּים בְּיבְּלְיוֹי אָבְּבְּבְּים אָּבְיִם הְּבְּבְּיוֹ בְּבְּבְּבְיִים הְבְּבְיוֹים בְּבְּבְיִם בְּיבְּבְיִים בְּבְּבְיִים בְּבְּבְיוֹם בְּבְּבְבְּיִם בְּבְּבְיִים בְּבְּבְיִּוֹים בְּבְּבְיִים בְּבְּבְיִים בְּבְּבְיִם בְּבְּבְיִם בְּבְּבְיִים בְּבְּבְיִם בְּבְּבְיִים בְּבְּבְיִם בְּיִבְּיִם בְּבְּבְּבְיִם בְּבְּבְיִים בְּבְּבְיִים בְּבְּבְיִים בְּבְּבְיִים בְּבְּבְיִים בְּבְּבְיִים בְּבְּבְיִם בְּבְּבְיִבְּיִים בְּבְּבְיִים בְּבְּבְיִים בְּיבּבְים בְּבְבְיִים בְּבְּבְיִים בְּבְּבְיִים בְּבְּבְיִים בְּבְּבְיִים בְּבְיְבִים בְּבְּבְיִים בְּבְּבְיִים בְּבְּבְיִם בְּבְּבְיִם בְּבְיְבִים בְּבְּבְיִם בְּבְּבְיִים בּבּבּב בְּבְיִים בְּבְּבְיִים בְּבְּבְיבוּים בְּבְּבְים בְּבְיִים בְּבְּבְים בְּבְיִים בְּיִים בְּבְבְיבְים בְּבְבְים בְּבְּבְים בְּבְּבְים בְּבְּבְּבְים בְּבְּבְּים בְּבְּבְים בְּבְּבְבְּבְים בְּבְּבְּבְים בְּבְבְּבְבִים בְּבְבְבְיוֹבְים בְּבְּבְּבְּבְים בְּבְּבְּבְּיוּבְים בְּבְּבְּבְים בְּבְ

#### מדות האבות

180 WX FyV 12/Jew 5 20 4 030 12/03 12/03

אמרו זיל (בראשית רבה מיז על הפסוק "ויעל אלקים מעל אכהמ") "האבות הן הן המרכבה". ועיון בגור אריה לך לך (יוו כו): שפירש יכי על ידם השכינה שורה בארץ. והשכינה היא עליהם. ולפיכך הם כסא לשכינה ומרכבתי". ויש בזה דברים עמוקים מאד. אבל המעט שניתן לנו להבין הוא שתאבות הקדושים עיה זכו לדבק כל דעתם. לבם והוויתם בבורא ית' בלי שום הפסק כלל: וכל מציאותם היתה מסורה לה". עד בלי להשאיר מקום לעצמיותם. כל מחשבותיהם ומעשיהם היו אך ורק לעבודת השי"ח, עד שבכל דבורם ובכל תנגעותיהם, אף בענינים שנראים לעין כעסקי העולם הזה, היתה מתגלה קדושת השי"ח והשראת שכינתו, עד שהוא ית' ייחר שמו עליהם כאמרני "אלקי אברהם אלקי יצחק ואלקי יעקב".

ומנקודת ראיה זו עלינו להתכונן על כל מה שמספרת התורה הקדושה מעניני האבות. כי בכל מעשה ומעשה שמספרת לנו התורה מעניניהם היא באה ללמדנו ררנות עליונות בדרכי עלתרת השלימה.

(ier bigu,) itisse besseris se lizire luzi sin , dix

## "Gadolographies"— The Real Story

by published biographies of gedolei Yisrael, we certainly recognize that those that are "cookie-cutter life stories," as Rabbi Emanuel Feldman describes them ("A Storied Life," summer 2002), leave us hardly informed and totally uninspired. I also agree with his criteria for judging a gadol story: "Is it unique or ordinary?" and so on. But his submission of "the story of Joseph and his brothers" as a model for the contemporary biography raises a number of serious questions.

After his caveat, "As part of Torah, it is more than narrative," he treats the story-line and its protagonists as though they were indeed characters in just another narrative, and asks all the right questions in that context: "One shudders to think how it would be written today. Would any contemporary religious writer dare mention that Joseph, in his youth, was concerned with his physical appearance?...Jacob's favoring one son over another?... Would Joseph's talebearing be omitted? Would not the story of Judah and Tamar be excised because it might offend—as would the story of Joseph and the wife of Potifar?" etc.

But this is Torah. And only because the Author of Torah deemed it to be print-worthy is it chronicled in such critical detail. By contrast, there is absolutely no license for any contemporary author to take the lid off any family's life, and examine the strife and apparent shortcomings of "Reb Joe and his bro"-or pick through the tensions and struggles of any gadol and his family. Yes, Chazal warn us not to favor one son over another, citing Joseph as an example. But no agenda of instruction or inspiration permits us to publicize the struggles or weaknesses of others, unless the Torah or Chazal have already done so. Yes, limitations of shemiras halashon restrict us even in regard to our reports and comments of those no longer alive.

Of even greater significance—and of utmost sensitivity—once we draw parallels between Joseph's internecine conflicts and our own squabbles, we inevitably equate him with us. "Joseph's talebearing...and the jealousy of the brothers" would be just another case of sibling rivalry—even though I am confident that Rabbi Feldman would never mean us to view it as anything of the sort.

My teachers and mentors constantly underscored the vast gulf that separates us from the *shevatim*, as from all personalities of *Tanach*—as no doubt did the teachers and mentors of Rabbi Feldman.

Rabbi Yaakov Kamenetsky, zt"l, described all of those whose lives and actions are chronicled in Scriptures as malachim-angels, no less, far beyond our comprehension. Rabbi Aaron Kotler, zt", instructed teachers of tinokos shel beis rabban similarly in a lecture at a Torah Umesorah gathering, published in Mishnas Rav Aaron, stressing that even Eisav was of a greatness beyond our reckoning. Rabbi Gedalya Schorr, zt" focused on the nature of the prize in the battle between Joseph and his brothers as nitzchiyus—a key factor in the eternal destiny of the Jewish people—and Joseph's "concern with his physical appearance" as an expression of royal dignity, or a reflection of the ultimate manifestation of human perfection as personified by Adam and Jacob; not another case of adolescent narcissism. (Rabbi Eliyahu Eliezer Dessler, zt"l, expounds on the rivalry of Joseph and his brothers with his signature profundity in Michtav MeEliyahu II, pp. 219-229.)

We dare not risk belittling the like of Joseph and his brothers, by equating them with us in any fashion.

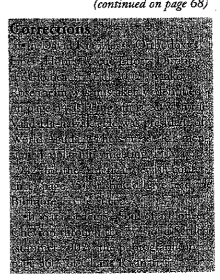
Writing a truly informative, instructive and inspiring biography of a gadol is a challenge—especially when one adheres to halachah-and-hashkafah-based guidelines. But the challenge has been successfully met by some gifted writers, and there's no reason why it can't—or shouldn't—be met in the future.

Rabbi Nisson Wolpin, editor The Jewish Observer New York

Rabbi Emanuel Feldman is to be congratulated on drawing attention to the inadequacy of much of the current biographical material on gedolim, which permeates Torah literature. The human problems which beset ordinary mortals never seem to arise, and the gadol is perceived as a superhuman being whom the rest of us cannot in any way hope to emulate. As a result, the potential positive influence of gedolim on the behavior of Torah society is seriously curtailed. In regard to their Torah learning there is a standard recipe of precocious brilliance, enormous dedication and exemplary middot with little attention focused on the specific contribution of the particular gadol.

I would like to draw attention to Ishim ve Shitot, by Rav Shlomo Yosef Zevin, zt"!, which first appeared 50 years ago (Tel Aviv, 5712), and could well serve as a role model. In it, Rav Zevin identified the specific contribution to the advancement of Torah of a number of gedolim of the previous generation.

In one chapter, he analyzes the characteristics which made Rav Chaim Soloveitchik a unique figure even in the company of other outstanding geonim. He relates that on one occasion when Rav Chaim was giving a devar Torah to a group of talmidei chachamim, one of them quoted a particular Tosafot which, he claimed, contradicted what Rav Chaim had been (continued on page 68)



# در سرط داد عار، معد الح دع مرد (۲۵۲۲)

יים מטרא ביים ביים

#### גדולתם של אכות האומה

מכתבך מיום כ״ב כסלו גרם לי צער עמוק, משום שאתה אדם דתי. והכתרת את מכתכך "בסייעתא דשמייא. מעולם לא הייתי מעלה על דעתי שאדם דתי יתקיף בתריפות כזאת ובטויים כוטים כאלה את אבות -האומה ומלכיה.

אשים לך בכתב על נקודה מרכזית אחת בלבד.

אדם חילוני התוקף את אבות האומה בגין הסיפורים שסופר עליהם בתנ"ך, ניתן בהחלט להבינו, שהרי אין הוא מאמין בקרושת ספר זה, ולדעתו אין הוא אלא מעשה ידי אדם, ולכן ניתן להסיק מסקנות כפי ששכלו של אדם מבין.

אבל אתה, הלא דתי הנך, ומאמין שכל התורה כולה, כולה ממש. ללא"יוצא' מן הכלל, אפילו לא תיבה אחת, כולה נאמרה מפי הגבורה (עיין בהרמב"ם הלכוח תשובה פרק ג' הלכה ח'). ומי שכתב סיפורים אלה בתורה על יהודה וראוכן, הוא שהנציח את שמם כאכות האומה, וצוה לכתוב את שמוחיהם על אבני האפוד. שנשא הכהן הגדול על לבו לפני ה' לזכרון (שמות כ"ח. ועיין שם ברש"י פסוק י"ב דבור המתחיל לוכרון). ואם הקב"ה החליט כך, מה לך אתה כי תלין:

וכן לגבי יעקב ויצחק (שנעקד ע"ג המזכח בחינת עולה תמימה). והקב"ה כדברו עם משה רבנו, אומר: ואָרא אל אברהם אל יצחק ואל יעקב בא־ל שדי (שמות ר'ג'), או אותו פסוק בתפלחו של משה רבינו: זכור לאברהם ליצחק ולישראל עבדיך אשר נשבעת להם בך (שם ל"ב י"ב), ועוד פסוקים רבים כאלה. וכיצד עלה על דעתך להטיח דברים כה בוטים וקשים נגדם, אחרי שזכו שאלקים עצמן דבר אחם ונשבע להם, האם בכלל אתה מבין מה פירוש הדבר "וארא אל אברהם אל יצחק ואל יעקב": האם ידוע לך כיצד צריך להראות אדם. שאלקים מדבר עמו.

וכן לגבי דוד (מחבר חלקים גדולים מספר תהלים). שאחרי המעשה שציינת, נאמר עליו "משיח אלקי יעקב ונעים זמירות ישראל". והוא אומר על עצמו: רוח ה' דבר בי ומלחו על לשוני, אמר אלקי ישראל לי דבר צור ישראל וכר׳ (שמואל ב׳ כ״ג). כלומר שזכה לרוח הקודש ואם אתה מאמין לסיפורי התנ"ך עליו, הרי שחייב הנך להאמין גם ליתר הדכרים שנאמרו עליו. ואם אמנם כך איך מלאך לבך להטיח דברים כה בוטים נגד "משיח אלקי יעקב".

אין זו תשובה ישירה, אלא נקורה מרכזית אחת בלכד, שכתבתי לך להעיר לבך, לכל תחשוב גבוהה גבוהה, והרי לך חומר למחשבה מעמיקה. על עצם הסיפורים ותמיהותיך עליהם, וכן על יחר שאלותיך במכתכך לא אוכל להשיכך בכחב כי אצטרך לכך הסברים ארוכים, והדברים ידועים. אם תסור לחל־אביב בהזדמנות, אשמח לשוחח אתך על פה על הנושאים הנ"ל ואחרים.

, 2

18C19 35.

שמיט הולך לקרחה נחשים לידע העתידות חלה בומח בהקב"ה משום הכי הקב"ה מגלה ע' חי שולם שחינם

שהות נכנס למקום שחון מותכי השרם יופייבוילה לא נחקיובו שבום וארץ שנאבר "אם לא בריתי יוכם ולילה וניופלינא דר \*אליעור יכולין ליכנס: שספריו על מדופיו . לראמר ר' \*אליעור גדולה תורה שאילמלא \* הורה לא נתקיימו שמים וארץ שנאמר \*אָבּבּ שהגדיל לישאל של מדוחיו של הקב"ם שאמר כמה אדע : מן לי הנפש והרכוש קב לך. ולא היה לו לעשות לא בריתי יומם ולילה חקות שמים וארץ לא כן שהיה לו לגיירם: שסוריתן בתורם. שמתי וגר אמר רב ידודה אמר רב בשעה שלימדם תורה כאדם שמריק מכלי שאטר לו הקב"ה לאברהם אבינו התחלך וה לתוך כלי זה כך כוח לימדן חורה: לפני והיה חכום אחותו רעדה אכר שכא שמוריקן. לשון ניכוב שנת' (חבלים כח) יש בי דבר כגונה כיון שאמר לו ואתנה ומברוחיה בירקרק חרון שנתן להם זהנ כרכה: פלישור . היה פינול כעול בנוסיבריותי ביני ובינך נתקררה דעתו "וידצא אותן טלן :חליפור הוא מושבנים. דחליפור " הרוצה \*אמר לפניו רבש"ע הסתכלתי במול בגימטרית שמונה עשר ושלש מחות שלי (י) (\*ואין לי אלא בן אחר) אכר לו צא שלא היה שמו אלא אליטור לתור: מאיצמגנינות שלך אין מול לישראל אמר מהל ושבעים וחרחין. להכי משמע רבי יצרא כל המתמים עצמו הקב"ה מתמים עקב כמנין מק"ב שנים שמנו חברהם בקלי וכל שממיו היו קנייה אנמא שינ עבור שנאכור "עם חסיד תתחסר עם גבר כן שלא שנים הכיר אם בוראו: " חמים תחמם א"ר הושעיא כל המחמים עצכו שעה עוכרת לו שנא °תתהלך לפני והיה תמים וכתיב והיית לאב המין גוים אמר \*רבי "כל המנחש לו נחש

שנאמר "כי לא נחש ביעקב והא "בלמ"ר אל"ף בחיב אלא משום מרת כנגד כרה חני אהבה בריה דרבי זירא כל אדם שאינו מעחש מבניסין אותו במחיצה שאפי מלאכי השרת אין יכולין ליכנס בתוכה שנאמר כי לא נחש ביעקב ולא קסם בישראל וגר (אמר רבי אבדו אמר רבי אלעור כפני מה נענש אברה אבינו ונשתעבדו בניי למצרים מאחים ועשר שנים נפני שעשה אנגרייא בת"ח שנאמר "ירק את תניכיו ילידי ביתו \*ושמאל אפר כפני שהפריו על מרותיו של הקב"ה שנא' "כמה אדע כי אירשנה ורכי יודנן אכצר שהפריש בני ארם מלהכנס תרת כנפי השכינה שנאמר "תן לי הנפש הרכוש קח לך וירק את העיכו ילידי ביתו \*רב אכר \*שהוריקן בתורה ושמאל אטר שהוריקן בותב °) שמנה עשר ושלש מאות א'ר אמי בר אבא אליעור כנגד כולם איכא דאמרי אליעור היא דרושכניה הכי הוי וא'ר אמי בר אבא כן נ' שנים הכיר אבר ברתם ושבעין וחברין ואמר \*) רמי בר אבא הכיר אבר שמע "עקב אשר שמע "לעקב אבר הכיר אבר הכיר אבא ושבעין ואמר "

שעשה אנגריית בחלמידי חכמים. שהוליכן למלחמה כרכתיב וירק תמ מגיכוו דהייט בני ארם שחנך לחורם: שהפריז על מדומיו. שמרכה לכרהר על מדוכיו של ההב"ה. הפריז ויחר והפקיר: שנאבור פן לי המפם. ואברהם אבינו כחנם עו ואילו עוכן לעלמו היה מכניסן חחת כנפי סכינה: שהוריכן בסורה. זרון בחורה לשון אמר הריקן מן הסורה מלפון וככור רק שעשה בהן מעריי דעריקן בזהב ברכחיב בירקרק חרוך דהייט והב כלומר שנתן להם זהב הרבה כדי שילט: שנאטר מקב חשר שמע. כמנין עקב שמע ואברהם חיה קע"ה נמצא שבן שלש הכיר אח בוראו: משמו

גלויים למלחכי השרח:

#### מדרש : שיה השיחים פרי אן פסי ד קובה

**בּעוֹלַב**שׁ הַנָּרָה בַּבְּבָּתָגב (מבהים יְיבנְשָׁוֹ) בּיֹלְבְּיִיה ' אָצְּיֹסִיהּ בּּרַבְּהּ' אַבעוֹלֶם יַהָּבָּא דְּכְתָּיִב (יִשׁעִיה יוֹה יִצְּיִיבְיִנְבָּדְ בִּקְּנְבָּ א, (ר) 'משכני אחריף נרוצה' אמר רבי מאיר בשעה שעמדו ישראל לפני הר סיני לקבל התורה אמר להם הַקַּרושׁ בָּרוֹךְ הוֹא אַלְעִיקִי אַנִי גוֹתוֹ לָכֵם אַת הַתּוֹרָה אַלָּא הָבִיאוֹ לֹי עַרְבִים טובִים שַׁחְּשַׁמֶרוּה וַאַנִי נוֹתְנָה לֶבֶם אַמְרוּ לפניו רפונו של עולם אבותינו ערבים לנו אמר להם אַבותיכם גריכין ערבים למה הדבר יומה לאחר שהלו ללוות מן המלך אמר לו הבא לי עוב ואני מלוה אותף הַלָּהְ וְהָבִיא לוֹ עָרֵב אָחָד אָכֵּוֹר לוֹ עַוֹבְף צָרִיף עָרַב הַלֹּוֹ והביא לו עָרֶב שְנִי וְאָמֵר לוֹ עַרֶבְךְּ צָּרִיוֹ עָרֶב בּיֵון שֶׁתַבִּיא לו עָרֵב-שָׁלִּישִׁי:אָמַר:תַּדַעּ:פִּיּ:מִפְּמִּיּיזֶּח אֲנִּיּ:מַלְנָה לְּדּיּבְּּךּ בְּשָׁעָה שֶּׁעַמְדוּ יִשְׂרָאֵל לְקַבֵּל חַתּוֹרָה אָמַר לָהֶם אַנִי נֹוֹאָן לָכֶם מּוֹדְּתִּי הָבִיאוּ לִי׳ עַרָבִים טובִים שָׁמִשְׁמְרוּה וְאֶחְנָבָּה בַּבֶּם אָמְרוּ אֲבוֹתֵינוּ עוֹרְבִים אוֹתָנוּ אָטֵר לְּתָם הַקְּרוֹשׁ בְּּרוֹךְ הוא אַבוֹתִיכֶם מַשׁ לִּוֹּ עֲלֵיחָם אַבְּרָחָם זֵשׁ לִי יַעָלְיוֹ שָאָבֶּוֹר (פראשית טו, ח) יבַּמָּה אָדַע׳ יִצְחָּלְ יַשׁ לִּי עַלָיו שָׁתְנָה אוֹהַבּ לְעַשָּׁר וַאֲנָי שְנֵאתִיו שֶּנָאָמֵר (מּלֹאכּי א. ג) 'וְאָׁת עַשִּׁר שָׁנָאתִיי יַשְׁקב שָאָמַר (ישׁעיה מֹבֹּפוֹ) בּנְסְהְנָּה דַּרְכּוֹ מַהֹי אָלָא הָבּיאוֹ לָּי עֲרֵבִים שׁוֹבִים וַאֲלָי שַׁוֹתְנָה שָּׁבֶבׁם אָמְרוֹי שְּׁפְּנִיה רְבּוֹגוֹי שֶׁל עולם נפאינו ערבין לנו אמר להם יש לי עליהם שנאמר (ירמיה ב. ח) יוהרעים פשעו בי וגויי ופחיב (יחוקאל יג. ד) יְּפְשֻׁעָלִים בָּחֲרָבוֹת נְבִיאֵיךּ יִשְׂרָאֵל הָיוּ׳ אֶלֶא הָבִיאוּ לִי עַרָבִים טוֹבִים וְאָתְנָנָה לֶכָם אָמֶרַנּ הַרֵי בָּנֵינוּ עוֹרְבִים אוֹחָנִיּ אָמֶרָ הַקָּדְוֹשׁ בְּּוּעָוֹן הַוּאָ הָא וַדַּאט עַרַבִּים עוֹבִים עַל יְדֵיהֶם אָחָנֶנָה לֶּכֶם הָדָא תוֹא דַּבְּתִיב (תחלים הו: ג) 'מפּי עוֹלְּלֵים ּוְינְקִים יָפַהֶתָּ עוֹץ יְאֵיּן עוֹ אָבָּא מּוֹרָה שְׁנָאֲמַר (שם כט: יא) יַר׳ עוֹי לְעַמוֹּ יִתָּן׳ בְּשָׁעָהּ שֶׁהַלֹּנָה נִּחְבָּע ְאֵין לוֹ לְשׁלֵּם מִי

Οf only the (Isaac) did the law break forth in poetry: True he was found perfect and fit for a sacrifice. He gave himself up willingly to the knife, the altar, and to be bound, and he was saved from sword and fire. Yet, in his old age he called the one whom Thou didst despise. "Take thy weapons," he said to him and thus permitted him the use of them for ever after; "thy quiver and thy bow"-and thus gave him dominion; "and go out to the field"conferred kingdom upon him. It was the virtuous woman that ordered the perfect one to prepare venison for his father, who -when he was scarce gone, and his brother came back from hunting-exclaimed, "Who then is he?" and wanted to curse him who dwelt in the tents of learning. But for the voice that came from above, he said: "He, too, shail be blessed."

His (Jacob's) sons did evil in selling their brother to Egypt because of the distinguished coat that he Also because made him. of the dreams that he dreamed they hated him exceedingly. On being asked to recognize that coat he was overwhelmed with grief. "He is surely rent," cried he bitterly. The holy spirit had departed from him because of his misery, and he said in his wrath: "My way is hid from the Lord."

קרבן שלם — — קול נתנה דת על יחיר בחירה אמנם נמצא שלם כובח תורה

והשלים נפשו למאכלת למזבה ולעקרת ונושע מחרב ומסקרה

אך לעת זקנה וליום פקורה קרא לשונאך בחסר חסדה שא נא כליך זיין אותו יערה תליר וקשתך שלטון לו האחירה וצא השרה מלוכה אותו הסעירה לולי קרטה אשה תטורה יולר ויקח ויבא ויעש סעורה ויהי אך יצא יצא ואחיו בא מצירה ונם מי אפוא ודורך חרדה ובקש לקלל יושב אהלי תעורה לולי בת קול סמרום ירדה

רותק איש שדה — — רע גמלו לדם! למכר מכורה על דברת כתונת המנוכרה ועל חלומות אשר חלם שנאוהו שנאה תמורה

בנאם הכר נא נפש זקן עכרה ואנחה עליו נכרה מרף טרף צעק צעקה גרולה ומרה ורוח הקדש מפני אבלו סרה ופץ בכעם וגם בעברה לומר אמירה מאת ה' דרכי נסתרה fourteenth century MSS. in the British Museum. They are given under the headings of the respective paragraphs which they supplement.

About him (Adam) did the Torah reply to the Only One: When he was one, Thou didst say, "It is not good that man should be alone," and didst give him a help-mate. Yet even with her he transgressed three of Thy commands: "Thou shalt not steal"by sharing that which was stolen; "Thou shalt not bear false witness"-for he and his wife gave false evidence; "Thou shalt not covet"-for they both coveted and ate the forbidden fruit. He shall therefore not be crowned with glory.

She retorted as to him (Noah):—If he be just and perfect so that he dealt with every animal in the ark according to Thy wish, wherefore was he so heedless on coming forth? He drank to excess and was drunken. He who resisted all the waters of the flood, did not resist the tempting drop! In the sight of his sons he lay naked and disgraced.

Then the Torah exclaimed about the beloved one (Abraham) that he is well known to her as the Lord was known to him. He lacked understanding and questioned: "Wherefore shall I know?" He was then answered: "Thou wilt surely know." He thus suffered his descendants to be enslaved without knowing for how long.

עטר ארם — -עליו השיבה תורה לאחד
בעת היה אחר הונעם יחך
וכישנשלף ממנו צלע אחר
שלש דברות הפר יחר
הפר לא תננב וחלק עם ננב כאחר
הפר לא תענה והעיד עם אשתו
ערות שקר יתר

הפר לא תחמד ויאכל ויחד ובחופת, כבוד לא לו יום אחד

פרש זה — פצח דת כתובה עליו להשיכה מצח דת כתובה עליו להשיכה אם צדיק הוא ותמים כנתיבה ווהיר במצוח עם כל נפש בתכה לטה לא נזהר בצאתו טן התבה וישת וישכר ולטאוד רוה מפרל במי המבול לא סבל מפת תאוה ויתגל בתוך השכיבה ובא לידי חובה ונתבזה בעיני ניניו בערוה

צץ ממורח — צוחה אמון בדבר מודע
כי כמו הודע כן נודע
וכמו שמך יידע כן נתודע
איך מולמל ממדע להבין ולידע
ופץ בלי מדע במה אדע
והקשיב על דבריו ידע תדע
ונרם לניניו קץ מלידע

בּטַבְּלִון נִיבֶּלִן-שָׁם מִוֹבֵּט לִּיהִנְה: יַנִּאָּא-לִיט אֶתּרִבָּה נִינָּאָר בְּאַבָּה וּלַבְּאַר מִינְרָ מִמְרָא אֻשֵׁר בְּאַלְנִי מַמְרָא אֻשֵּׁר בִּאַלְנִי מַמְרָא אֻשֵּׁר וּשָׁבְּלְנִי מַמְרָא אֻשֵּׁר וּשָׁבְּלְנִי מַמְרָא אֻשֵּׁר וּשָׁבְּלְנִי מַמְרָא אֻשֵּׁר וּשְׁבִּי לְּנָב בִּאַבָּה וְלַנְחָלְּבָּ בִּאַבָּה וְלָנְחָבְּ בְּאַבָּה וְלָנִיתְ אַת־צְּפָר הָאָרְץ נִיפָּע הַאָּרְץ נִיפָּע לְוֹט מְאָרוּ אָשְׁר־אַתָּה הְאָה לְּנִ אָתִּיבְּלְים אָשָׁר־אַתָּה שָׁם צִּפְנָה וַנְגְּבָּה נָאָרְץ בִּאָרְץ בִּעְּעָר וְשִׁמְּת שָׁא־גַּא עִינִּיוּ הִּאָּר וְנִפָּע לְוֹט מְשָּׁר אַמָּה לְּאַבְּיה נְאָרְץ הַאָּבָּה וְשָׁמְיִם לְיהִים בְּאָבָר וְשָׁמְּת שָׁל בְּאָרְץ הַאָּבָּה צְעָרִי וַמְּשָׁא עִינִּיוּ נִישְּׁל עִּלְיוֹם נִאָּבְר וַיִּשְׁל לְנִים וְשַׁמְּיִי אַשְּר־אַתָּה רְאָה לְּךָ אָהְּנְּיָה נִקְּרְים אָשֶּר־אַתָּה רְאָה לְּךְ אָהְּבָּה וְלָּרְשָּׁה וְשָּׁבְּי וְשִׁלְּעָה עְּלְּיִם בְּאָבְי וְשָׁבְּי וְשָׁבְּי וְשִׁלְּיִם בְּאָבְי וְשָׁבְּי וְשָׁבְּי וְשְׁבְּי וְבְּשְׁלְּי וְשְׁבְּי וְשְׁמִי מְשְׁבְּי וְבְּשְׁלְיוֹי עִיבְּי בְּעָבְי וְשְׁבְּי וְבִיּשְׁלְּי וְשְׁבְּי וְשְׁבְּי בְּעְבִיי וְ נִיבְּעָל וְ וְנִישְׁל מְּבְּי בְּעְרִי וְשְׁבְּי בְּעְבִיי וְשִׁבְּי בְּעְרִי וְתְּבְּי בְּעְרִי וְתְּבְּי בְּעָבְי וְשִׁבְּי בְּעְרִי וְשִׁבְּי בְּעְבִי וְשִׁבְּי בְּעְרִי בְּבְּבְּי וְבִיּי בְּעִבְי וְ נִיבְּעָב מִינְיוֹ נִיבְּעְ עִינְיוֹ נִיבְּעְ עִינִי וְיִבְּי בְּעְבִיי וְשְׁבִּי בְּעְבִי בְּיִבְּי בְּעְבִיי בְּיִבְיוֹ בִּינְבְיוֹ בְּיִבְּי בְּעָבְיוֹ נְיִבְּעְן וְלִיבְּי בְּבָּבְי בְּיוֹבְיי בְּבָּבְי בְּיִבְּיוֹם בְיבְּבְיוֹ בְּיִבְּי בְּבְּים בְּיוֹבְיי בְּיִבְיי וְיִבְּיי בְּבְּיי בְּיִבְיים בְּעִבְיי וְיִבְּיי בְּבְּעִבּי בְּיבְייִי בְּיבְייוּ נִינְבְּבְּי בְּבְּיי בְּבְּבְיי בְּיבְּבְיי וְיִבּיי בְּבְּיי בְּבְּבְיי בְּיבְייוּ בִיבְּבְּיוֹ בְיבְבְּיוּ בְּיבְיי וְבִּיי בְּבְיי בְּבְּבְיי וְבְיבְייוּבְיי בְּבְייִבְיי בְּבְיי בְּבְּבְיוּים בְּבְּבְיוּבְייוּים בְּיִבְּבְיי וְבִייְיִבְייִים בְּבְייִים בְּבְיוּבְייוּים בְּבְּבְיוֹם בְּיוֹבְייִבְיי בְּיבְייִבְּיוּ בְּיִבְיים בְּבְבְיבְּיוּ בְּיִבְיים בְּבְיבְּיוּבְייִבְייי

#### 100 10/07

בּבֹ נַיָּהוֹ בָּעָת הַהִּוֹא נַיָּאמֶר אָבִימֶלֶךְ וַפַּיבֹל שַׁר־צְבָאוֹ אֶל־ אַבְרָהָם לַאמֶר אֱלֹהִים עִמְּדְּ בְּּכְל אֲשֶׁר־אַתָּח עשֶׁהּ בּ וְעַתָּׁה הִשָּׁבְעָה לִּי בָאלהִים הַבָּה אִם־תִשְׁקָר לִי וּלְנֵינֵי בּי וּלְנֶּכְדֵי בַּחָטֶר אָשֶׁר־עָשֶׂיתִי עַמְּךְ מַעֲשֶׂה עַמָּדִי וְעָם־ פר הַאָרֶץ אֲשֶׁר־גַּרְתָּה בָּהּ: נַיֹּאמָר אַבְרָהָם אַנְכֵי אַשָּׁבֵעַ: ייי (הוֹכָחַ אַבְּרָהָם אֶת־אֲבִימֶלֶךְ עַל־אדות בְּאֵר הַמַּיִם ייי ם אַשֶּר גָּוֹלָי עַבְּרֵי אֲבִימֶלֶך: ויִאמֶר אַבִימֶלֶךְ לָא יַרְעָתִי מִי עשָה אֶת־הַרָּבֶר הַנֶּח וְנֵם־אַהָּה לְא־הַנְּדְהָ לִּי וְנֵם ם אָנכִי לָא שָׁמַעְתִּי בּלְתִּי הַיְּוֹם: וַיַּקַח אַבְרָהָם צָאן וּבֶלֶּר בּ אָנכָי לָא יי ניתו לאַבּימֶלֶר נַיִּכְרְתִוּ שְנֵיחָם בְּרִית: נַיַּצְב אַבְרָהַׁם יי בּט אָת־שֶׁבַע בּבְשָׁת הַצָּאן לְבַּדְּהָן: נַיָּאמֶר אֲבִימֶלֶךְ אַל־ אַבְרָחָם מָה הָנָה שֶבַע בְּבָשֵׁת הָאֵלֶה אָשֶׁר הַצַּבְהָּ ַל לְבַבָּנָה: וַיֹּאמֶר בָּי אֶת־שֶבַע כְּבָשֹׁת תַקַּח מִיָּרֵי בַּעֲבוּר אַ הַּהְיֶּה־לָּי לְעַרָּח כִּי חָפֵּרְתִּי אָת־הַבְּאֵר הַוְאת: עַל־בַּׁן א הַּהְיֶּה־לָּי לְעַרָּח כִּי חָפֵּרְתִּי אָת־הַבְּאֵר לַנֶּלָא לַפָּקוֹם הַהָּוֹא בָאָר שֶׁבָע בַּי שַׁם נִשְׁבְעוּ שְנֵיחָם: לבּ נַיְּכְרְתָוּ בְּרָית בִּבְאֵר שֻבַע נַיָּקָם אֲבִימֶּלֶךְ וּפִּיכל שׁר־ ל צְבָאוֹ נִישָׁבוּ אֶל־אֶרָץ פְּלשְׁתִים: וַיִּשַע אֶשֶׁל בִּבְאַר לי שֶׁבַע וַיָּקְרָא־שָׁם בְּשָׁם יהוָה אַל עוֹלֶם: וַיֶּגֶר אַבְרָהָם בְּאֶבֶץ פְּלִשְׁתָּים יָמָים רַבֵּים:

# 7"3"

(ו) ויאמר... שפחתך כידך, אע״פ ששכבה בחיקי, שפחתך היא כבתחלה ויש לך רשות עליה לרדותה אם תעשה אליך דבר שלא כהוגן. כי שפחתך היא ורשותה בידך ולא תקבל ממני כמו שתקבל ממך והנני מוחל לך כבודי. ותענה שרי, עשתה עמה יותר מדאי ועבדה בה בפרך, ואפשר שהיתה מכה אותה ומקללת אותה ולא היתה יכולה לסכול וכרחה מפניה. ולא נהגה שרי בזה לא מדת מוסר ולא מדת חסידות; לא מוסר כי אף על פי שאברהם מחל לה על כבודו ואמר לה: עשי לה הטוב בעיניך, היה ראוי לה למשוך את ידה לכבודו ולא:לענותה, ולא מידת חסידות ונפש טובה, כי אין ראוי לאדם לעשות כל יכולתו במה שתחת ידו. ואמר החכם<sup>40</sup>: "ומה נאה המחילה בעת היכולת". וזה שעשתה שרי לא היה טוב בעיני האל, כמו שאמר המלאך להגר: כי שמע ה׳ אל עניך (פסוק י), והשיכ לה ברכה תחת עניה. ואָברם לא מנע שרי מלענותה אף על פי שהיה רע כעיניו משום שלום הכית. וכל זה הסיפור נכתב בתורה לקנות אדם ממנו המדות הטוכות ולהרחיק הרעות.

### מדרש לך לך פרי מא סייות הבבה

ת (נריטו) נה אָמַר אָל אַכְרָם זְּגוֹיצַר יוֹהָה אוֹמֵר כַּעֵּס טְּיָה לְאַכְּנִנּ אַבְּרָהָם בְּשָׁרָה שָׁפָּרְשׁ־לִּוֹט בָּן אָחִיר מִעְמּוֹ טְּיָה לְאַכְּנִנּ אַבְּרָהָם בְּשָׁרָה שָׁפָּרְשׁ־לִוֹט בָּן אָחִיר מִעְמּוֹ שְׁנִי בְּיִרּוֹף הִוּא אַנִּי אַמְרָהָּי לְּמָב בַּעַם הָיָחְ לוֹ לְנַקְיִרְי אָמֵר הַקְּדוֹשׁ בְּיוּוֹף הְנִא שְׁנִי אָמִרְתָּי לוֹ טִיעָם אַבְּרָהָם יאָבִיננּ אָמֵר הַקְּדוֹשׁ בְּיוּוֹף הְנִא בְּיִרְשׁי בְּיוֹף הוֹא אַנִי אָמִרְתִּי לוֹ נְבראשׁתִּיטוּ, יח) לְזַרְעֵּךְ יְּתְחִי אֶת לְּיְשׁרְ בְּרִישְׁ לְּיִי הָוֹא אַנִי אָמִרְתָּי לוֹ שְׁנִי פְּרָהְתְּיִן מְרְהַשְׁלְּיִיוֹרִשְׁם אֶחִי לְּיָשׁוּ שְׁנִי לְּיִרְשׁוּ בְּיִי לְנִרְשׁוּ בְּיִּי לְנִישְׁוּ בְּבִּי לְנִישְׁוּ בְּיִבִּי לוֹ שְׁנִי פְּרָהְתְּקִין מְרְהַשְׁוּקְיִיוֹרִישֵּׁם אֶחִי בְּנִי שְׁרִיּא לוֹ שְׁנִי פְּרָהְתְּקִין מְרְהַשְׁרִיּוֹרִישֵּם אֶחִי שָׁנִי לְיִישְׁ לִין וְיַבֵּא מְדוֹן עִּרְ הָּנְ לִין וְיִבֵּא מְדוֹן עִבְּי לְּיִי לְּיִי לְיִי בְּיִבְּי לְּיִי בְּיִבְּי בְּוֹיִים בְּוֹיִי בְּיִבִּי לִּי בְּיִבְּי בְּוֹיִי בְּיִבְי בְּוֹי בְּיִבְי לְּיִי בְּיִי בְּיִבְּי בְּיִבְייִי לְּוִייִבְי בְּיִבְיי לְּיִי בְּיִבִּי לְּיִי בְּי בְּיִבְייִי בְּיִבְיי לְּיוֹי בְּיִי בְּרִי בְּיִי בְּיִי לְיִייִים בְּיוֹי בְּיִבְיי לְּיִי בְּיִים בְּיִי בְּיִי בְּיִבִי לְּיִי בְּיִבְּי לְיִי בְּי בְּיִי בְּיִבְיי לְיִיים בְּיִי בְּיִבְי לְיִי בְּיִבְי בְּיִי בְּיִבְי בְּיִים לִין וְיצֵא מְדוֹן עִיבָּי מְרוֹן יִצִי בְּי בְּיוֹן וְיצֵא מְדוֹן עִיבָּי אְ מְדוֹן יִיבִי אִינִי בְּיִרְיִין יִבְּיִים לְּיִי בְּיִבּי בְּיִי בְּיִים בְּיִי בְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּיִבְּיוֹי אָבְיִים בְּיִבְּי בְּיִישְׁיִי בְּיִים בְּיוֹים בְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּיוֹים בְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּבִיים בְּבְיים בְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּיוֹים בְּיִים בְּיִים בְּבְים בְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּיוֹים בְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּיוֹים בְּיִים בְּיוֹים בְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּיוֹים בְּיִים בְּיִים בְּיִיבְיוֹי בְּבְיבְּים בְּיבְּיוּים בְּיִים בְּיוֹים בְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּי

ב. (כורכט) וַיְּבֶּח אַבְּרָהָם צֹאוְ וֹבְּצָר וַיִּאַן לְאַבְּיֹהֶלָּהְ וֹצִיּצִי בְּנָהָהַ צֹאוֹ וּבְּצָר וַיִּאַן לְאַבְיִהָּלָּהְ וַצִּיּצִי בְּנָהָהַ מָּה הֹאָה שָׁבֵּצ כְּבָשׁת אָבֵּר לוֹ הַאָּבִי בְּנְהָיה בְּנִיךְ שְׁבְּצִּר בְּוֹ וְבִּוֹצִי חַבְּיִּךְ שְׁבְּצִר בְּוֹ הוֹא אָמָה נְחַהָּ שְׁבָּצ כְּבְשׁוֹת בְּלִי וְצוֹנִי חַבְּיִּךְ שְׁבְּצִר בְּוֹ הוֹרְגִים מִבְּיִּךְ שְׁבְּצִר בְּוֹ הוֹרְגִים מִבְּיִּךְ שְׁבְּיִּרְ בְּבְּיִּבְּי שְׁבְּצִּה דְּרְוֹת אַמָּה נַחָּיָּי לְּיִּבְּיִי מְשְׁרָה בְּנִייִּ בְּנְיִי בְּעִוֹי בְּנְיִי בְּעִוֹי בְּנְיִי בְּעִיבְּי וְבְּיִי בְּעִבְּי בְּבְּיִי בְּעִוֹי בְּנְיִי בְּעִינִי וְשְׁבְּיוֹ בְּנְיִי בְּעָבְי בְּעִבְּי בְּבְּיוֹת בִּיְּבְיּבְּי שְׁבְּצִּה הַנְיִי בְּעָבִי בְּנְוֹ שְׁבְּיִה בְּנִייִּ בְּעָבִי בְּנְוֹ בְּעָבִי בְּנְוֹ וְשְׁבְּיִה בְּנִייִ בְּעָבִי בְּנְבְיִי בְּעָבִי בְּעְבִיי בְּבְּיִי בְּעִבְיי בְּבְינִי בְּעְבִי בְּעָבְי בְּבְינִי בְּבְינִי בְּעָבִי בְּבְּיבְיוֹ בְּעְבִיי בְּבְינִי בְּעָבְיי בְּבְּעִי וְבְּעִבְּי בְּבְעִי בְּעִבְי בְּבְיעִי בְּבְּיבְי בְּבְּינִי בְּעָבִי בְּעִי בְּבְינִי בְּעִבְּי בְּבְּיִי בְּבְּיִי בְּבְיעוֹ בְּיִי בְּעִבְיי בְּבְייִי בְּבְייִבְ בְּבְיי בְּבְּיבְי בְּבְיבְי בְּבְיי בְּבְּיי בְּבְעִין וְשִׁילְה בְּבְירִי בְּבְיבְיי בְּבְיי בְּבְּיבְי בְּבְיבְיי בְּבְיבְיי בְּבְּיבְי בְּבְיבְיי בְּבְּיי בְּבְּיבְּי בְּבְּיי בְּבְּיבְי בְּבְּיי בְּבְייִי בְּבְיי בְּבְּיבְי בְּבְּיי בְּבְּיבְי בְּבְּי בְּבְּיבְ בְּבְייִי בְּבְייִי בְּבְיי בְּבְּיי בְּבְייִי בְּבְיי בְּבְיי בְּבְייִי בְּבְיבְיי בְּבְיי בְּבְּיבְיי בְּבְיי בְּבְיי בְּבְייִי בְּבְיי בְּבְּיבְיי בְּבְיי בְּבְייִי בְּבְיי בְּבְייִי בְּיִיבְי בְּבְּיבְיי בְּבְּיִי בְּבְייִי בְּבְּיבְי בְּבְיי בְּבְיבְיי בְּבְּיבְי בְּבְּיבְיי בְּבְיבְיי בְּבְיבְיי בְּבְיי בְּבְיבְי בְּבְיבְיי בְּבְיבְיי בְּבְיבְיי בְּבְיבְיי בְּבְיבְיי בְּבְיי בְּבְּבְיוּ בְּבְיבְי בְבְּבְיבְיי בְּבְּבְיבְיי בְּבְיבְּבְיי בְּבְּבְיי בְּבְבְּיבְי בְּבְיבְיי בְּבְיבְיי בְּבְיבְיי בְּבְיבְיי בְּבְייוּ בְּבְיי בְּבְיוּבְיוּ בְּבְייִי בְּבְיבְיי בְּבְייים בְּבְיוּבְיבְיי בְבְּבְיי בְבְּבְיי בְּבְיבְייוּ בְ

#### פרשת לך לך

מּצְרַיִּם עַר־הַנָּהָר הַנָּדָל נְהַר־פְּרָת: אֶת־הַקִּינִי וְאֶת־ יֹּ ב הַקְּנִוֹּי וְאֶת הַקַּרְמֹנֵי: וְאֶת־הַחָתִּיִּ וְאֶת־הַפְּרַזֵּי וְאֶת־ רא הַרְפָּאָים: וְאָת־הָאֱמֹרִי וְאֶת־הַבְּנַעֻנִי וְאֶת־הַגּּרְנָשֶׁי וְשָׁרֵי אֲשֶׁת אַבְרָם לָא יֵלְדָה לְוֹ א ואַתרהַיבוּסֵי: בּ וְלֵבֶה שִׁפְּחָה מִצְרֵית וּשְׁמֶה הָגֶר: וַתֹּאמֶר שָׁרַי אֶל־אַבְרָם הְנָה־נָא עֲצַרֵנִי יהוה מִלֶּרֶת בּא־נָא אֶל־שִׁפְּחָתִי אוּלֵי ּ אַבָּנָה מִמֶּנָה וַיִּשְׁמַע אַבְרָם לְקוֹל שָׁרֵי: וַתִּקַּח שָּׁרַי אַשֶּׁת־אַבְרָבו אָת־הָגֶר הַמִּצְרִית שִׁפְּחָתָּה מִקַץ עֲשֶׁר שָׁנִים לְשֶׁבֶת אַבָרֶם בְּאָרֶץ בְּנֶעוֹ וַתְתַּוֹ אֹתָה לְאַבְרֵם ר אִישָה לָוֹ לְאשָה: וַיָּבָא אֶל־הָגֵר וַמְּחַר וַמָּרָא כִּי הָלְיחָה -ּ וַתַּקַל ּגָבְרְתָּה בְּעִינֵיהָ: וַהֹּאמֶר שָׁרַי אָל־אַבְרָם חֲמָסִי עָלֶירְּ אָנֹכִי נָתַתִּי שִּפְחָתִי בְּחֵילֶּךְ וַמַּׁרָא כִּי דָּרָתָה וַאֲקַל יידי וַ בְּעִינֵיהָ יִשְׁפָּט ידוּוָה בּינִי 'וּבִינֵיף: וַיֹאמֶר אַבְרָב אֶׁל־שָּׁלִי יִיבּיי יוּבְינֵיף: וַיֹּאמֶר אַבְרָב אֶל־שָּׁלִי ָהְגָה שִׁפְּחָתֶךְ בְּיָדֵׁךְ עֲשִׁי־לֶה הַשְּוֹב בְּעִינְיִךְ וַהְעַנֶּהָ שָּׁבִי וּנִתְּבָרָח מִפָּנְיהָ: נַיִּמְצָאָה מַלְאַך יהוָה עַל־עִין הַפַּיִם -ּה בַּמִּדְבָּר עַל־הָעַיִן בִּדֵרָך שִׁוּר: וַיֹּאמֵר הָנָּר שִׁפְחַת שָּׁרֵי הַ אַי־מָנֶה בָאת וְאָנָה תַלֻכִי וַתֹּאמֶר מִפְנֵי שָׁרֵי גִּבְרְתִּי אָנֹכֶי ּ בַּרַחַת: וַיָּאמֶר לָהֹמַלְאַף יהוֹה שַׁוּבִי אֶל־גְּבָרְתַּף וְהִתְּעַנֵּי ַתַּחַת וָדֶיהָ: וַיָּאמֶר לָהֹ מַלְאַך יחוֹח הַרְבָּח אַרְבָּח אָתְבּ יּתְּחַת וַדֶיהָ: וַיָּאמֶר לָהֹ מַלְאַך יא וַרַעָּךְ וְלָא יִסָפַר מֵרָב: וַיָּאמֶר לָהֹ מַלְאַךְ יהוה הַנַּךְ הָרָה יֹּרָר בָּיִר בָּיִר בָּיִר בָּי יוֹלַדְתְ בַּן וָקָרָאת שְׁמוֹ יִשְׁמָעַאל בִּי־שָׁמֵע יהוָה אֶל־ יב עָנְיַךָּ: וְהָוּא יַהְיֶה פֶּרָא אָרָם יְדְוֹ בַבֹּל וְיַדְ כָּל בְוֹ וְעַל־פְּנֵי

SI WIFICUS ISHA

(י) ויהי רעב כארץ. הנה אברהם ידד למצרים מפני הרעב לגור שם להחיות נפשר בימי הבצורת<sup>37</sup> והמצרים עשקו אותו חנם לקחת את אשתר, והקב"ה נקם נקמתם בנגעים גדולים והוציאו משם במקנה בכסף וכזהכ, וגם צוה עליו פרעה אנשים לשלחם. ורמז אליו כי בניו ירדו מצרים מפני הרעב לגור שם בארץ . והמצרים ירעו להם ריקחו מהם הנשים<sup>38</sup>, כאשר אמר וכל הכת תחיון (שמות א ככ), והקב"ה ינקום נקמתם בנגעים גדולים עד שיוציאם בכסף וזהב וצאן ובקר מקנה כבד מאד<sup>39</sup>, והחזיקו כהם לשלחם מן הארץ 40. לא נפל דבר מכל מאורע האכ שלא יהיה ככנים. והענין הזה פרשוהו כבראשית רבה 41 רכי פנחס כשם רבי אושעיא<sup>42</sup>, אמר הקכ״ה לאברהם צא וכבוש את הדרך לפני כניך. ואתה מוצא כל מה שכחוב כאברהם כתוב בבניו, באברהם כתוב ויהי רעב בארץ. בישראל כתיב כי זה שנתים הרעב בקרב הארץ (להלן מה ו). ודע כי אברהם אבינו חטא חטא גדול בשגגה שהביא אשתו הצדקת במכשול עון מפני פחדו פן יהרגוהו, והיה לו לבטוח כשם שיציל אותו ואת אשתו ואת כל אשר לו כי יש באלהים כח לעזור ולהציל, גם יציאתו מן הארץ שנצטווה עליה כתחילה מפני הרעב עון אשר חטא, כי האלהים ברעב יפדנו ממות, ועל המעשה הזה נגבר על שיעו המות בארץ מערים ביד פרעה<sup>43</sup>. במקום המשפט שמה הרשע<sup>44</sup> והחטא.

(כו) וירא כי לא יכל לו, שלא יכול להפילו, ויגע בכף ירכו, רמז לו שעשו לא יוכל לו אכל הוא יכאב מצד אחר, מצד ירכו, רמז לו כזה שיכאב מאחר מיוצאי ירכו, והיא בתו שנכעלה לכנעני, לפיכך נגע בכף הירך כי כף לשון נקבה, וכל זה הבין יעקב ממעשה המלאך אבל דבר בתו אפשר שלא הבין כאשר היה עד... וכל המעשה הזה או תמות. וכל המעשה הזה אפשר שהיה במראה הנבואה בחלום, ואף על פי שמצא עצמו צולע בהקיץ, היה לו מאת האל להיות בו זה לאות לפי שהית פוסח במחשבתו אחר כמה הבטחות אשר עשה עמו האל, מדה כנגד מדה להיות פוסח בגופו. כי אף על פי שלבו היה שלם בוטח באל בכל לבו אלא שחשב שמא יגרום החטא, אף על פי כן אחר כמה הבטחות לא היה לו להרחר ולחוש לעשו ולקראו כמה פעמים אדני, ולשלוח לו מנחה גדולה ולהשתחות לו כמה פעמים. וכזה חטא ושלם לו האל בזה העולם ולקה בגופו עונש מחשבתו. ואם תרצה תאמר כי המעשה הזה היה בהקיץ ממש ולא היה אלא דמיון לכד שנדמה לו איש ולא היה, כמו שנאמר

esis (100) lithe is

1151 Melcas

hat need not have misied us, or worried us. The Torah never presents our great men as being perfect, it deifies no man, says of none "here you have the ideal, in this man the Divine became human". Altogether it puts the life of no man before us as the pattern out of which we are to learn what is right and good, what we have to do, what refrain from doing. Where the Word of God would set a pattern before us for us to imitate, it places no man born of dust, there God says "Look at Me, imitate Me, wander in My Ways". We see never to say: This must be right for did not so-and-so do it! The Torah is no "collection of examples of saints". It relates what occurred, not because it was exemplary but because it did occur.

The Torah never hides from us the faults, errors and weaknesses of our great men. Just by that it gives the stamp of verscity to what it relates. But in truth, by the knowledge which is given us of their faults and weaknesses, our great men are in no wise made lesser but actually greater and more instructive. If they stood before us as the purest models of perfection we should attribute them as having a different nature, which has been denied to us. Were they without passion without internal struggles, their virtues would seem to us the outcome of some higher nature, hardly a merit and certainly no model that we could hope to emulate. Take, for instance Moses's mix. Did we not know that he could also fly into a passion, his meekness and modesty would seem to us to be his inborn natural disposition, and lost to us as an example. Just his morning at your gives his may its true greatness, shows it to us as the result of a great work of self-control and self-ennoblement which we all should copy because we all could copy. The Torah also shows us no faults without at the same time letting us see the greater or lesser evil consequences. From our great teachers of the Torah, and truly ?" and can be reckoned amongst the very greatest, we would accordingly learn that it may never be our task to whitewash the spiritual and moral heroes of our past, to appear as appliogists for them. They do not require our apologies, nor do such attempts become them. Truth is the seal of our Torah, and truthfulness is the principle of all its true and great commentators and trachess. All this, if we would have to say with 7 227: מענה בדול בשננה חשא נדול בשננה.

## solve cuick

V. 27. ויגד וגו'. Our sages, who never objected to draw attention to the small and great mistakes and weaknesses in the history of our great forefathers, and thereby make them just the more instructive for us (see remarks on Ch. XII,10), here, too, on יוגדלו make a remark which is indeed a "signpost" for all of us. They point out that the striking contrast in the grandchildren of Abraham may have been due, not so much to a difference in their temperaments as to mistakes in the way they were brought up. As long as they were little, no attention was paid to the slumbering differences in their natures (see on V.24), both had exactly the same teaching and educational treatment, and the great law of education הנוך דנער עד פי "הדכו וגו "bring up each child in accordance with its own way" was forgotten: - That each child must be treated differently, with an eye to the slumbering tendencies of his nature, and out of them, be educated to develop his special characteristics for the one pure human and Jewish life. The great Jewish task in life is basically simple, one and the same for all, but in its realisation is as complicated and varied as human natures and tendencies are varied, and the manifold varieties of life that result from

Had Isaac and Rebecca studied Esau's nature and character early enough, and asked themselves how can even an Esau, how can all the strength and energy, agility and courage that lies slumbering in this child, be won over to be used in the service of God, and the future had be trained to become, not a representation but in truth a 'n 'service', then Jacob and Esau, with their totally different natures could still have remained the bright and life; quite early in life Esau's "sword" and Jacob's "spirit" could have worked hand in hand, and who can say what a different aspect the whole history of the ages might have presented. But, as it was, מור הוולד העולד העליד העלי

10:32 rickers for ir

Gary Kamiya, " Ralling out UTh Superman," NY Times Book Review 1/23/00, P35

Sils-Maria is a blanc one-horse resort village under spectacular mountains between two crystalline lakes. Terminally repectable Swiss burghers polish their ya-cation homes; tourists ("They slimb mountains like animals, studid and sweating," Nietzsche wrote) fill the hotels. The Nietzsche-Haus stands near the center. In his day it was a tea and spice shop whose owner rented an upstairs room to Nietzsche; now it is a museum. In front of the tidy white-and-green building stands a sculpture of a large black eagle - one of the companions that consoled Zarathustra in his last loneliness. On a gray afternoon I pulled open the door and climbed the stairs to his room.

No one was there. I looked in A small, low-ceilinged room, walls of knotty pine. A tumpy looking bed. A small table with a green silk cover. A washbasin. A single window, looking out onto a patch of the forest.

We go to literary shrines to touch things. We run our fingers along the writing table, we furtively step over the red velvet rope and finger the water jug by the edge of the bed. Yet to feel the pedestal is to call the very idea of the pedestal into question. Which is why there is something comic in all pligrimages: while Don Quixote holds loftly forth, Sancho Panza steals the

But as I ran my fingertips along the knotty pine, it all rose up the indelible words that had been created here; the misery of the man who had shivered out his life a; and all the years I had spent charting my

in this room; and all the years I had spent chairing my course by a dream. Standing cutside in the hallway, I was surprised to find myself basinning to weep, like the most breast-heaving planta.

George Orwell, The Orwell Render: fiction, Essays and fegortage (1984)

# Reflections on Gandhi

 $\nabla$ 

Saints should always be judged guilty until they are proved innocent, but the tests that have to be applied to them are not, of course, the same in all cases. In Gandhi's case the questions one feels inclined to ask are: to what extent was Gandhi moved by vanityby the consciousness of himself as a humble, naked old man, sitting on a praying mat and shaking empires by sheer spiritual powerand to what extent did he compromise his own principles by entering politics, which of their nature are inseparable from coersion and fraud? To give a definite answer one would have to study Gandhi's acts and writings in immense detail, for his whole life was a sort of pilgrimage in which every act was significant. But this partial autobiography,\* which ends in the nineteen-twenties, is strong evidence in his favor, all the more because it covers what he would have called the unregenerate part of his life and reminds one that inside the saint, or near-saint, there was a very shrewd, able person who could, if he had chosen, have been a brilliant success as a lawyer, an administrator, or perhaps even a businessman.

At about the time when the autobiography first appeared I remember reading its opening chapters in the ill-printed pages of

\* The Story of my Experiments with Truth, By M. K. Gandhi. Translated from the Gujarati by Mainzigne Denni. Public Adapts Press.

אהר'ל, לבורות ת פרק תשיעי

וכבר הקשו עליו קושיות עד שנעקר פירושו מכל וכל, שהרי אחר שנגזר הגלות עליו חור אברהם כשהלך לגרר ואמר אחתי היא. ואיך יחכן זה שאחר שחטא וענש אותו עונש גדול יחזור לחטא. חלילת לומר כך. ועוד יצחק שאמר גם כן אחותי היא למה עשה זה אחר שאברהם נענש איך יחטא הוא עוד. ויש אחרים מן האחרונים שהוציאו מלכם עוד דבר אחר. שאמרו שחטא הגלות היה בחטא השכטים במכירת יוסף, ואף יוסף חטא מפני שעל ידו היתה המכירה, שיוסף גרם זה שאם לא הביא היתה המכירה כדכתיב (שם ל"ב) וילכן לרעות היתה המכירה כדכתיב (שם ל"ב) וילכן לרעות היתה המכירה כדכתיב (שם ל"ב) וילכן לרעות באן אביהם בשכם ולפיבר על ידי צאן ירדו

אחר שכבר בארנו מענין המראה הוה הגדול
והנורא, יש לך להתבונן בדבר הזה
שאמר הכתוב (בראשית ס"ו) ידוע חדע כי גר
יתיה זרעך ועבדום וענו אותם, על מה חרי האף
הגדול הזה שהיה אומר לו הקרוש ברוך הוא כך,
והנה הרמב"ן ז"ל נתן טעם לדבר, מפני שהיה
אבריהם מביא את שרה בנסיון גדול שאמר
אדותי היא ולקחה פרעה על ידי זה, בשביל זה
הביא הקדוש ברוך הוא את זרעו במצרים גם
הביא הקדוש ברוך הוא על מצרים נגעים
הביא הקדוש ברוך הוא על מצרים נגעים
גדולים, וכמו ששלה פרעה את אברהם במתנות
גדולים, וכמו ששלה פרעה את אברהם במתנות
רבות כך יצאו ישראל ברכוש גדול, אלו הן

כה

לך לעד והזק ממנסי וכן כאן באמרך אחותי את חסים הכנס וסבם גורמת אל ספגת טובס גדולה, והטובס הגדולה היא בעבורך כ"ל בענין הנוגע בך , כי אף אם מבעלי לאחד מהם לא חהים מדקר ככלה וטומאסי כי פנוים חסים כאשר נסחלק ממך איסוד האיסות והכי את מוחדת להם, אבל אם נסכם ייטיב לי בעבורך, שבסבתך ייטיבו עמדי, ואת חסי" סבה להסיגי מהם מוחד ומתן, חסים החמים הגדולם על אברהם אבינו אחוב ה' איך יסכים שאשתו הלדקת עם ערלים משכבי עם החוחלת לקבל ממנות כשיבואו עלים ויחללום והיא בעולת בעל והוא משבע מלוח בני נית ורמב"ן אחר שבאמת חטא פעאם גדולם כזם עד שנגזר על בכיו גירות ד' מאוח שנם, ואין נכלף כן מדעה רבותיון שמנו לפבות דר"כ פל"ג) ענין זם בכלל יי נסיוטת שנסם צו סקב"ה את ליא והוא עמד בכולם , ואם מא איד יחשב מוחד בכיו מור שנחם צו סקב"ה את במדכש ע"ב ויזכר אלהים את אברהם וישלם את לועי, מהו של הצרסם על לועי ששמע לוע שאתר הצרסם בעלים על שכה אחות היא הילה הדבר לשיכך אם סקב"ם עליון מבות הילה בילה הדבר לפיכך אם סקב"ם עליון מבות בילות הכנה של חום שכה שבצרים בין עום דות דעום שלא מצל אברהם בני עום מאוחם היא הצורכו בילות היכות שלא שברים בבצרים בין עו היום בילות בילות היכות מלא שברים בבצרים בין מוחד הגוירות בירות ארבות שלא שבברים ביל עד היכות בילות שכם שבצרים בין

## 73 VIELUS

A TO STOCK SERVICE OF STOCK STOCK SERVICE

יים איניים לי**שפתי הכבים** או היי יים יי

ספת סים: ק פי שבנגדים ביו נסם ניירין של כל מיני חיות הישלנים וכתור ייום לפדם כיו בחיות סוברין שמח חים ובחין הישלני ושא בתרי חת מחוד ולקחן: ד לפלים בים יפקב מדרה שקר חדרות הבילו שריון בים שפקר כיון שפפו מכר נו הכנורם הישלני: (יש) אנבי עשו בבורך. אכני המנים לך ד. ועשו בום בסברן: עשיתי. כמה דברים כחשר דברת חלו: שבה. לשון מיסכ על השלחן לכך מתורגם השחתר:

## FALAGE DAN, NEW DE PALAGE

ואין לדרוש כך, כי איך יכול לומר "אנכי ה' א-להיך" (שמ' כ, כ) - "אנכי" הוא הוא המדבר, אבל "ה' א-להיך", ונשמע הדבר כשתי רשויות, חלילה. וכן "אנכי רות אמתך" (רות ג ט), איך יכשר לומר אנכי חשוכבת מרגלותיך, אבל רות היא אמתך, ונשמע הדבר כשתי נשים. ועוד, אם הודיעו שאיננו עשו, האיך השיבו "ויאמר אני"! אבל אם יש לדון כשת אבינו יעקב לזכות, כך יש לדונו: כי ודאי אמר שהוא עשו, ומבוראו למד לשנות מפני דרכי שלום... וזה אבינו נתכוין לשם שמים לקנות הברכות ולהאכיל אביו במצות אמו.

# To. 11237 290

[ 20 ]

אנכי עשו בכורך (בר' כ"וויט): י"ל שלא שיקר יעקב ואין לפרש אלא כפשוטו: אנכי עשו בכורך, שהרי מכרה לו כיום שהוא ברור לכל, ותידע שלא שינה שהרי אמר אני (בר' כ"ו/כד) ולא אמר אני עשו. והם אומרים, לפי שיעקב לקח את הברכות בערמה לכך נתקיימו בנו ולא בכם. ו"ל שגם עמוס הנביא נתפלל על יעקב שהאמת אתו, שנאמר תתן אמת ליעקב וחסד לאברהם אשר נשבעת לאכותינו (מיכה ז'יכ). פירוש: אם לא שהאמת אתו היה, לא היית נשבע להם.

# 16" 16311, 16NINJA 6784

כל הלילה היתה עושה עצמה כרחל, כיון שעמד בבוקר "הבה היא לאה", אמר לה: כת רמאיז למה רמית אותיז! אמרה לו: ואתה למה רמית אבין ז! כשאמר לך (בראשית כז, כא): "האתה זה בני עשו ז" אמרת לו: "אגכי עשו בכורך", ואתה אומר: "למה רימתני"!! ואביך לא אמר עליך: "בא אתיך במרמה"!!